





# ПРОСВЕТИТЕЛЬСКИЙ ЛИСТОК ОБЩЕСТВА ПРП СЕРАПИОНА КОЖЕОЗЕРСКОГО № 2 (40) 2018

С ДНЕЛ ПЯТИДЕСТЯТНИЦЦІ.

Из проповеди святителя Николая Сербского:
Господь наш Иисус Христос посеял на не от земных ветров, но о

ниве этого мира самое отборное семя. Должна была сойти сила Духа Святаго, да согреет и да осветит семя сие, чтобы оно росло успешно.

Божественный Жених избрал Себе Невесту, Церковь чистых душ, и Дух вечной радости должен был сойти, да обручит небо с землею и да облечет Не-

весту В одежду брачную.

Дух Святый был обетован, Дух Святый сошел. Кто мог обещать сошествие на землю Ду-Всесильного. xa Того, кроме Кто знал, что Дух Сей послушает Его?

Итак, по безграничной любви Бога Духа Святаго к Богу Сыну Дух Святый с безграничным послушанием поспешил исполнить волю Сына и сошел в предопределенное время на апостолов.

По заповеди Своего Господа апостолы оставались в Иерусалиме и ожидали силы свыше, коя укажет им, что им следует делать дальше. Все они вместе и единодушно пребывали в молитве, все, как один человек, как одна душа. «И внезапно сделался шум с неба, как бы от несущегося сильного ветра, и наполнил весь дом, где они находились».

Что это за шум? Не шум ли это херувимских крыльев, который слышал пророк Иезекииль (Иез.1:24)? Чем бы он ни был, был он не с земли, но с неба и не от земных ветров, но от силы небесной. Шум сей объявляет о сошествии Царя Небесного, Бога Духа Утешителя. Дух не есть огонь, как не есть Он и голубь. Но Он явился на Иордане как голубь, а ныне является как огонь. Там - чтобы знаменовать невинность и чистоту Господа нашего Иисуса Христа, на Коего Он и сошел; здесь же - чтобы знаменовать ог-

> ненную силу, тепло-И свет: силу, попаляющую грехи, теплоту, согревающую сердца, свет, просвещающий умы. Дух бесплотен и не воплощается НИ каком теле, но при необходимости

является в том виде, который лучше всего показывает значение момента. А почему Дух Святый в этом случае явился в виде разделяющихся огненных языков, которые почили по одному на каждом из апостолов, сразу же становится понятно из последовавшего:

И начали говорить на иных языках, как Дух давал им провещевать. Вот и объяснение, почему Бог Дух явился в виде языков, и при том разделяющихся. Да станет первым Его действием то, чтобы апостолы смогли говорить на иных языках. А из сего ясно, что с самого начала Церкви Христовой Евангелие спасения было предназначено всем народам земли, как и определил Господь после Своего Воскресения, заповедав апостолам: идите, научите все народы.



### **ПРОПОВЕДЬ**

#### Архиепископ Никон (Рождественский) О РАССУЖАЕНИИ

Святые отцы-подвижники выше всего в духовной жизни ставят "рассуждение". Что такое рассуждение? Это — особый дар Божий, дающий исполнителю заповедей Божиих способность познавать: как лучше и душеспасительнее делом совершить ту или другую добродетель. Этот дар дается Богом после великих подвигов в духовной жизни, а пока человек не удостоится получить его, он должен отсекать свою волю во имя послушания воле Божией, пред старцем или пред тем, к кому он находится в отношениях духовного подчинения, причем оба они руководятся

опытом святых людей, имевших дар рассуждения. Вот почему св. отцы и говорят, что послушание есть матерь смирения и рассуждения.

Знают ли миряне-христиане эту мудрость духовную? Без рассуждения ни одна добродетель не имеет настоящей цены в очах Божиих. Будет ли то молитва, или пост, или милостыня — без рассуждения все это может обратиться даже во вред делателю сих добродетелей,

ибо под все это, без рассуждения, может быть незаметно подложено, как почва, как тайное побуждение, например, тщеславие или иная какая-либо другая страсть, и тогда вся ценность доброделания будет похищена врагом нашего спасения. Ведь сказано в Писании и о молитве: молитва его обратится в грех, а о посте и бдении сказал некогда бес одному подвижнику: "Ты постишься, а я никогда не ем, ты бодрствуешь, а я никогда не сплю". Без рассуждения сама любовь, сей верх нравственного совершенства, может обратиться или в буддийское непротивление злу, или же в туманный, расплывчатый, беспочвенный, холодный гуманизм... Само смирение, сей воздух, коим дышат добродетели, может выродиться в смиреннолукавство. Так высоко ценится дар рассуждения, как основа христианской деятельности. Вот почему добродетель послушания, как одно из главных средств к приобретению рассуждения, так высоко ценится в духовной жизни святыми отцами и учителями Церкви.

Будучи по своей природе даром благодати Божией, приобретаемым, однако же, личным подвигом человека, рассуждение делает человека, обладающего им, причастником общецерковной жизни. Церковь есть единый живой организм, имеющий своею главою Самого Господа нашего Иисуса Христа и

объединяющий в себе все спасаемое во Христе человечество. Христос благодатию Духа Святого руководит духовною жизнию верующих в Него, и все, что мы делаем доброго, исполняя святую волю нашего Господа, делаем не мы: Он в нас и чрез нас исполняет Свои же заповеди.

Только то добро спасительно, которое вполне согласовано с сей Божественной волей. Такое добро делает нас самих живыми чле-

нами единого тела Христова — Его св. Церкви, нашей матери, органами Христа в Его жизнедеятельности на земле. И в этом — наше счастье, в этом залог и начаток нашего вечного блаженства еще здесь на земле.

Живу не ктому аз, — восклицал некогда в благодатном восторге великий Апостол Христов, — но живет во мне Христос. Отсюда — глубокое, для мира сего непостижимое смирение святых Божиих и всех вообще подвижников благочестия. "Наше — это грехи, а если что и делаем доброго, то — уже не наше, а Божие". Для таковых становится уже безопасен и дар чудотворений с даром пророчества или прозорливости: чув-



### **ПРОПОВЕДЬ**

ствуя и сознавая себя орудиями, органами жизнедеятельности Самого Христа, они не смеют и помыслить что-либо о себе высокое, напротив, с благоговейным смирением все относят ко Христу и за все прославляют Его.

Мы, православные русские люди, имели великое счастье видеть своими очами высокое воплощение такого идеала смирения в лице досточтимого присноблаженного старца Божия Иоанна Кронштадтского. Всем, кто имел счастие знать его, памятно, как он пугался всякой похвалы людской, с каким негодованием отвергал он всякую благодарность людскую, когда по его святым молитвам Господь совершал исцеление недугующих или проявлял иную милость Свою... "Бога благодарите, а не меня

грешного: я — ничего, по вере вашей Бог услышал нашу молитву!" Вот что неизменно говорил он.

Вот почему он и дневники свои дерзнул назвать "Жизнью во Христе". Это была

воистину жизнь во Христе, потому что была жизнью в Церкви Христовой, потому что сам он сознавал себя живым членом этой Церкви, учил всех и исповедовал, что только чрез Церковь возможно соединиться со Христом, что кто вне Церкви, тот чужд и Христа.

Живя в Церкви, а чрез Церковь и во Христе, он обладал и высшим даром "рассуждения духов". Все дары Божии стяжаваются усердным исполнением заповедей Божиих во смирении и послушании Церкви, в духе учения слова Божия и отеческих писаний, а также, само собою разумеется, и смиренным восприятием благодати Божией в таинствах Церкви.

Из всего сказанного видно, как для всех нас, верных чад Церкви, важно быть в единении духа с Церковью веков минувших, на небесах уже торжествующей

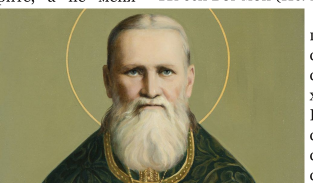
в единении не только учения веры, но и самых принципов нашей христианской жизни. А искание этого единения есть то, что мы называем "рассуждением".

Со стороны Главы Церкви это есть — Его дар, а со стороны нашей — всецелое стремление во всем и всегда согласовывать волю свою с волею Его, внимая учению Церкви и ее благодатных, духовным опытом богатых пастырей и учителей духовной жизни. Господь не оставляет свою Церковь и в наше скудное верою и духовною жизнью время без живых руководителей в духовной жизни. Где они? Кто они? Ищите и обрящете, — глаголет Господь. Молитесь, просите, и дастся вам. Так молился св. Царь и пророк Давид: научи мя творити волю Твою, яко Ты еси Бог мой (Пс. 142, 10).

Должно только помнить, что, по слову св. Иоанна Лествичника, тому, кто хочет познать волю Божию, прежде всего следует умертвить в себе всякое собственное желание,

отречься от всякого своего смышления и только тогда вопрошать старцев или пастырей Церкви о том, в чем имеет он нужду. При этом он обязан принимать от них советы, яко от уст Самого Бога, хотя бы то и казалось противоречащим его желаниям и намерениям и хотя бы тот, кого он вопрошает, сам и не был строгим подвижником. И по мере их отречения от своей воли и смышления Господь дает им дар рассуждения на пользу ищущих их "окормления".

Наше время тем и опасно, что самое нужное для христианина и забывается. Толкуют и спорят о самых превыспренних предметах, а духовной азбуки и не вспомнят. Оттого и происходит та бесплодность в добрых начинаниях, какая приводит нас в недоумение: отчего это? — от недостатка духовного рассуждения, и от излишней самонадеянности.



### CHOBO CBATHX

#### Святитель Григорий Палама **ИЗРЕЧЕНИЯ**

- 1. Как чрез преступление заповеди, отделившись от Бога, душа умертвилась, так чрез послушание заповеди, соединившись опять с Богом, она оживотворяется. Сего ради говорит в Евангелии Господь: «слова, которые Я сказал, суть жизнь» (Ин. 6, 63).
- 2. Как отделение души от тела есть смерть тела, так отделение Бога от души есть смерть души. На нее указывал Бог, и когда, давая заповедь в раю, сказал Ада-

му: «в какой день вкусишь запрещенного древа, ОТ смертью умрешь» (Быт. 2, 17). Ибо тогда умерла душа преступление его, через отделившись от Бога; по телу же он продолжал жить с того часа и далее до девяти сот тридцати лет.

3. Вот настоящая смерть, когда душа разъединяется с божественной благодатью и сочетается с грехом. Кто будет бояться сей смерти и беречься от нее, тот не убоится приближения смерти имея в себе истинную жизнь.

телесной,

- 4. Ибо как смерть души есть настоящая смерть, так и жизнь души есть настоящая жизнь. Жизнь же души есть единение с Богом, как жизнь тела - единение его с душой.
- 5. Хорошо сказал Апостол Павел, что «печаль мира сего рождает смерть» (2 Кор. 7, 10). Ибо если истинная жизнь души есть божественный свет, от плача по Богу приходящий, то смерть души будет лукавый мрак, от печали мира сего находящий на душу.
  - 6. Для того и жизнь сию устроил нам

Бог, чтоб дать место покаянию. Если б этого не было, то человек согрешивший бы тотчас лишался И жизни Поскольку таким образом время жизни есть время покаяния, то уже само то, что согрешивший еще жив, служит для него, если он пожелает обратиться к Богу, ручательством, что будет Им милостиво принят. Ибо в настоящей жизни всегда и все имеют возможность, если захотят, стяжать жизнь вечную.

7. Если мы и противным Ему (Богу) пойдем путем и возлюбим смерть больше истинной жизни, Он не отнимаеет дан-

> ной нам власти, или свободы возвратиться к Нему, и Сам призывает нас к тому.

8. Что же делать, когда зовет Он? Работать в винограднике. А это значит трудиться над гроздьями, т.е. над собою. Потом, - о сколь непостижимо велико человеколюбие Божие! - и награду нам обещает и дает, - за то, что потрудились над самими собою и для себя самих. Придите, говорит, получите жизнь веч-

ную, от Меня богато подаваемую. И за труд шествия сего к жизни и самое желание получить ее от Меня.

9. Кто же не исповедует благодати и не воздаст благодарения Избавителю от смерти и Подателю жизни? - А Он еще и награду обещает приложить и награду неизреченную. «Я», говорит, «пришел, чтобы имели жизнь, и имели с избытком» (Иоан. 10.10). Что это за избыток? Не пребывать только и жить силою Его, но и быть Ему братьями и сонаследниканаграда, Такова даваемая ми. которые притекают к животворной лозе виноградной и бывают гроздием на ней, которые над самими собою трудятся и себя самих возделывают.



## Иерей Георгий Максимов О СМЕРТИ БЛИЗКИХ И ПОМИНОВЕНИИ В ХРАМЕ

Когда умирает близкий, мы нередко задаемся вопросом: «Почему он ушел именно сейчас? Почему бы не пожить ему еще?»

Чтобы ответить на эти вопросы, нужно вспомнить, для чего вообще мы были приведены в эту жизнь. Господь создал нас, чтобы поделиться Своей любовью и блаженством. Но Он не навязывает их, и поэтому Бог дал нам свободу, чтобы мы могли сделать выбор. И в этом смысл земной жизни.

Каждый делает выбор — с Богом он или со грехом. И этот выбор не ограничивается умом, он выражается самой нашей жизнью. Что у нас во главе угла: любовь к Богу или самолюбие, от которого проистекают все грехи? И когда человек сделает этот выбор, наступает его срок умереть. Больше нет смысла продолжать ему земную жизнь.

Человек добрый, любящий Бога, забирается из этой отравленной злом и скорбью жизни в настоящую, счастливую жизнь: «Мужи благочестивые забираются с земли, и никто не помыслит, что праведник забирается от зла» (Ис. 57:1). Как студенту, который сдал экзамен, уже нет смысла сидеть в аудитории, так и этому человеку нет смысла более задерживаться здесь.

С другой стороны и человека, который сделал выбор в пользу греха, не держит Бог на земле. Пока есть возможность покаяния, Господь долготерпит, но когда человек укоренился в грехе безвозвратно, то что будет, если он проживет еще двадцать-тридцать лет? Только увеличение

его грехов и, соответственно, увеличение тяжести его грядущего наказания.

Слава Богу, если наши близкие были верующими и добрыми людьми. Тогда и смерть, лишь временная разлука для нас, если мы сами идем путем спасения. Гораздо тя-

желее, если кто-то из наших близких умер, оставаясь чужим Христу, умер во грехе и вражде с Богом. Очень горько и больно в этом случае, но что поделать — таков их выбор. Нам же остается только молиться за них келейно, да подаст Господь облегчение им.

Сказанное выше касается тех, кто умер взрослым. Но нередко люди спрашивают: а как же насчет умерших детей? Думаю, к ним можно отнести слова Писания: «как живший посреди грешников, преставлен, восхищен, чтобы злоба не изменила разума его, или коварство не прельстило души его» (Прем. Сол. 4:10-11). Получив здесь дар бытия, такие дети продолжат его в лучшем мире. Если бы он продолжил жить здесь, то злоба этого мира сильно повредила бы его душе.

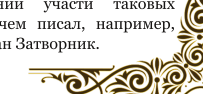
Вместе с тем стоит учитывать, что если почивший наш близкий не считал себя православным христианином, не принадлежил к Православной Церкви, то подавать его имя в записках на церковное поминовение нельзя.

Во как говорит преподобный Амвросий Оптинский: "Во все времена при служении в Православной Церкви всегда поминались об упокоении души усопших только православных христиан... По закону любви Церковь наша молится... об обращении иноверных еще при их жизни. Если обратятся, то добро и благо; когда же при жизни своей не обратятся, то по смерти... Церковь уже не может их поминать, так как они не имели общения с ней при своей жизни".

И священноисповедник Афанасий (Сахаров) писал: "Православное заупокойное богослужение имеет в виду умерших в истинной православной вере.

Употреблять церковные молитвословия при поминовении неправославных безусловно невозможно".

Однако возможно в своей личной, домашней молитве молиться об облегчении участи таковых усопших, о чем писал, например, святой Феофан Затворник.



### **ЛЮДН ЦЕРКВН**

### Василий Львов ПОЧИЛ ПОСЛЕДНИЙ АРХИЕРЕЙ-ИСПОВЕДНИК

19 апреля сего года скончался в возрасте 93 лет митрополит Эстонский Корнилий (Якобс). С 1943 г. он служил псаломщиком в церкви Рождества Богородицы в Таллине. В 1945 г. был рукоположен в сан диакона, а в 1948 г. - во иерея. Служил в Эстонии, а с 1951 г. в Вологде.

27 февраля 1957 года был арестован управлением КГБ по Вологодской области по обвинению в антисоветской агитации. Обвинение основывалось на хранении священником православной ли-

тературы и его беседах с верующими на религиозные темы. В мае 1957 года приговорён Вологодским областным судом к 10 годам лишения свободы, заключение отбывал в Дубравлаге (Мордовия).

Никита Кривошеин вспоминал, что в лагере «ходить к нему за утешением не надо было: одно то, с какой кротостью он терпел сосуществование с лагерниками, не похожими на ангелов, лишение церков-

ной радости, отрыв от своих, труд по понуждению и было для всех утешением. Всегда ровный, неизменно умный, ласково-улыбчивый... К отцу Вячеславу на зоне относились все с нескрываемым уважением. И это на фоне герметических людских группировок, от бывших урок, до отрядных надзирателей и начальника режима. Он всегда оставался собой, с кроткой полуулыбкой, небесного цвета взглядом, которого хватало для обращения к нему на «Вы», и никогда грубого, тем более по-хамски».

12 сентября 1960 года священник Вячеслав Якобс был условно-досрочно освобождён. В общей сложности за веру будущий владыка отсидел три с поло-

виной года. Реабилитирован 14 октября 1988 года. В 1974 году овдовел, а в 1990 был пострижен в монашество и хиротонисан во епископа Таллинского. С 1992 по 2018 годы был предстоятелем Эстонской Православной Церкви (Московского Патриархата).

Ниже приведем несколько выдержек из рассказов владыки Корнилия о времени, проведенном в заключении:

"Мой арест произошёл совершенно неожиданно для меня. Конечно, это было потрясением. В то время я служил священником Богородской кафедральной церкви в г.Вологде. Теперь понимаю, что по наивности своей не замечал многое из

того, что предшествовало аресту.

Зная рассказы о Соловках, о Секирной горе, где заживо сжигали и мучили заключенных, должен сказать, что я попал в лагерь совсем в другое время, когда ничего такого страшного уже не было. Не было ночных допросов, не было изощренных издевательств, голода, все велось "в рамках законности": протоколы и т.п. В лагерях, в бараках, где работали, было тепло,

т.к. делали мебель, и это было необходимо. Остававшиеся обрезки дерева разрешалось уносить, чтобы протопить свои печи. Решеток на окнах не было, бараки не запирались. В этом отношении — привольная жизнь.

Но заключение есть заключение, конечно, — лишение связи с родными и близкими, лишение возможности служить и молиться в храме...

Пасху справляли дважды: богослужение совершить не удалось, так как кто-то донес, и двух священников отправили в карцер, где они все равно пропели Пасхальную заутреню. Но все верующие собрались в столовой за праздничным столом, который я благословил".

